




 www.fondazioneteresamusco.it

3anno XXXVI - n°124

Sabato 11 aprile 2015, durante la celebra-
zione dei primi vespri della Domenica della Di-
vina Misericordia, è stato indetto ufficialmente 
da Papa Francesco il Giubileo straordinario 
della Misericordia con la consegna e la lettura 
della bolla “Misericordiae Vultus”, davanti alla 
Porta santa della Basilica di San Pietro. 

La Bolla evidenzia la necessità di indire un 
Anno Santo Straordinario per tenere viva, nel-
la Chiesa Cattolica, la consapevolezza di es-
sere presente nel mondo quale dispensatrice 
della Misericordia di Dio. 

La capacità di dialogare col mondo e l’aper-
tura a ogni uomo sono state le grandi sfide 
vinte dal Concilio Vaticano II. Il Giubileo vuo-
le essere occasione per porre atti di ulterio-
re apertura. La Bolla ricorda, inoltre, i grandi 
eventi della Storia della Salvezza nei quali Dio 
si manifesta con il suo Amore Misericordioso.

L’apertura del Giubileo è stata fissata per l’8 
dicembre 2015. 

La scelta di tale data non è casuale, cadendo 
in tal giorno il cinquantesimo anniversario del-
la conclusione del Concilio Vaticano.

Prima del 8 di-
cembre, come segno 
della vicinanza della 
Chiesa universale alla 
Repubblica centra-
fricana, colpita dalle 
violenze della guerra 
civile, papa France-
sco ha aperto la porta 
santa della cattedrale 
di Bangui (foto) il 29 
novembre, in occa-
sione del suo viaggio 
apostolico in Africa.

La porta santa ver-
rà aperta nelle basiliche papali. 

Inoltre, viene data la facoltà ad ogni diocesi 
di aprire una o più porte sante. 

Francesco ha chiarito che in ogni diocesi ci 
sarà almeno una Porta Santa utile come meta 
del pellegrinaggio giubilare. Il pellegrinaggio 
fisico può essere importante, ma quello che 
conta è il pellegrinaggio spirituale, accompa-
gnato da gesti concreti.

Anno Santo Della Misericordia
«Cari fratelli e sorelle, ho pensato spesso a come la Chiesa possa 

rendere più evidente la sua missione di essere testimone della Mise-
ricordia. È un cammino che inizia con una conversione spirituale. 
Per questo ho deciso di indire un Giubileo straordinario che abbia 
al suo centro la misericordia di Dio. Questo Anno Santo inizierà 
nella prossima solennità dell’Immacolata Concezione e si conclu-
derà il 20 novembre del 2016, domenica di Nostro Signore Gesù 
Cristo, re dell’universo e volto vivo della misericordia del Padre. Af-
fido l’organizzazione di questo Giubileo al Pontificio consiglio per 
la promozione della nuova evangelizzazione, perché possa animarlo 
come una nuova tappa del cammino della Chiesa nella sua missione 
di portare a ogni persona il vangelo della Misericordia.»

Papa Francesco



 www.fondazioneteresamusco.it

anno XXXVI - n°1244

Quello della misericordia è un principio cardi-
ne della vita cristiana, poiché è la chiave di inter-
pretazione del messaggio evangelico. Tuttavia, oc-
corre riflettere adeguatamente sulla sua nozione, 
onde evitare rischi di abusi linguistici, che potreb-
bero indurre il credente in malintesi grossolani ed 
evidentemente estranei al senso autentico della ri-
velazione cristiana. In merito, Tommaso d’Aqui-
no promuove una riflessione sistematica di prima 
grandezza, che aiuta il cristiano ad assimilare un 
valore così elevato per fede. Ne proponiamo un 
breve commento, al quale si associano alcune ri-
flessioni cristologiche, che ne sottolineano lo stra-
ordinario spessore teologico.

Che cos’è la misericordia? 
Se qualcuno pensa che la misericordia sia solo 

una specie di tristezza, come può tale sentimento 
o passione attribuirsi a Dio? Dio in quanto miseri-
cordioso sarebbe anche triste, cioè sarebbe affetto 
da una certa passione? Come possiamo concepire 
un Dio sentimentale, un Dio che antropomorfi-
camente assumerebbe atteggiamenti di commo-
zione interiore, che sentirebbe dentro un senso di 
angoscia morale proprio come accade nell’anima 
degli uomini? Pensare ad un Dio triste, che può 
diventare triste, è più tipico di una visione pagana 
della divinità. A parte le metafore o le immagini 
di tipo poetico o di tipo omiletico, non possiamo 
seriamente, cioè con una mente filosofica e teo-
logica, concepire Dio come portatore di tristezza.

Qualcun altro pensa che la misericordia sia una 
sorta di rilassamento della giustizia. Una spe-
cie di cassazione soprannaturale dell’ordine della 
giustizia. La misericordia sarebbe, secondo costo-

ro, un modo per concedere tutto indiscriminata-
mente, una maniera buonista ed irenista di com-
prendere ed assecondare (quindi legittimare) ogni 
genere di tendenza, impulso, istinto, con un “non 
c’è nulla di male”. Cosicché tutto è permesso, tut-
to è tollerabile, tutto è superficialmente condo-
nabile. Ma Dio può tralasciare ciò che appartie-
ne alla giustizia? Può trascurare, ignorare, essere 
non curante di ciò che la giustizia esige? Dio può 
smentire le sue parole? Se Dio fosse misericordio-
so nel senso di trascurare la giustizia, cioè le sue 
stesse parole, non rinnegherebbe se stesso? Non 
smentirebbe le sue stesse parole?

“Paziente e misericordioso è il Signore”, recita il 
salmo 110. Dio è dunque misericordioso, in Lui 
c’è la misericordia, ma non nel senso che sia triste, 
perché non gli si addice la tristezza. Egli è miseri-
cordioso in riferimento agli effetti della misericor-
dia, non alla sua causa, che nel caso degli uomini 
può essere anche la tristezza. Dio è misericordioso 
per gli effetti della misericordia, per quanto cioè 
comporta la misericordia, per l’opera di grazia e 
di salvezza a cui mira l’essere misericordioso.  

Ma chi è in generale il misericordioso? Lette-
ralmente il misericordioso è colui che ha un cuore 
misero; infatti, se vede miserie e povertà in altri, è 
preso da tristezza, cioè da un’amarezza e da un’an-
goscia come se si trattasse della sua stessa miseria. 
L’uomo misericordioso è mosso dalla tristezza, è 
triste a causa della miseria, delle ferite che vede 
affliggere un’altra persona. Ed inizia a compatire, 
cioè a patire con lui, quasi ad assumere quella sof-
ferenza su di sé, a farsene carico proprio come se 
fosse la sua sofferenza, come se egli stesso fosse 

La misericordia come radice
e compimento della giustizia

La riflessione di Tommaso d’Aquino
(Cf. Summa Theologiae, I, q. 21, a.3-4)



 www.fondazioneteresamusco.it

5anno XXXVI - n°124

tormentato da quella stessa sofferenza. Se l’atteg-
giamento è la compassione, il rattristarsi come se 
quella miseria fosse la propria, il comportamen-
to è reattivo: infatti, il misericordioso intende ri-
muovere questa miseria che scorge nell’altro. Ecco 
l’effetto della misericordia. In questo effetto consi-
ste l’essenza dell’azione misericordiosa. Cosicché 
il misericordioso intende agire per sanare, gua-
rire la ferita; agisce non per tollerare la sofferen-
za, ma per rimuoverla; non per soprassedere alla 
miseria, trascurandola di fatto, ma per restituire 
salvezza, facendosi carico della stessa miseria, as-
sumendosene la responsabilità. Il misericordioso 
intende rimuovere la mi-
seria come se fosse la sua, 
dunque non per filantro-
pia o commiserazione di 
circostanza o altruismo 
generico o di facciata. Per 
il misericordioso la mi-
seria, che vede nell’altro, 
gli appartiene, perciò ne 
vuole pagare lui il prezzo, 
liberando l’altro dal peso 
della sofferenza. 

È proprio tale caratte-
re della misericordia, che 
si riscontra nell’effetto 
dell’azione misericordio-
sa, che si addice a Dio in 
maniera sovrana. Dio, tuttavia, non si rattrista, 
come avverrebbe nel caso di un essere umano. Ma 
gli si addice sommamente l’atto di liberare dalla 
miseria. Egli in modo massimo è il liberatore, il 
salvatore. Egli è il redentore. Per questo l’attributo 
di misericordioso, in riferimento agli effetti, si ad-
dice massimamente a Dio. 

La rimozione dei difetti, delle miserie, avviene 
grazie ad un soggetto buono, pienamente buono. 
Rimuovere i difetti significa comunicare delle 
perfezioni, cioè dipende dalla bontà, per la quale 
le cose acquistano una pienezza d’essere, cioè una 

perfezione sul piano dell’essere. Ma Dio è bon-
tà stessa e fonte, cioè fondamento di ogni bontà. 
Pertanto, Egli è massimamente misericordioso, in 
quanto concede perfezioni e questa comunicazio-
ne di perfezioni è in grado di eliminare le defi-
cienze, le miserie, la povertà. Tale comunicazione 
di perfezione, che è in fondo la salvezza, non è 
concessa in maniera grossolana, immediata, qua-
si in modo automatico. Essa avviene a prezzo del 
sacrificio. La restituzione della salvezza avviene a 
prezzo dell’assunzione della miseria, che è desti-
nata ad essere riscattata in un sacrificio. Questa è 
la ragione formale dell’incarnazione di Dio. Altri-

menti, Dio sarebbe potu-
to essere misericordioso 
senza la sua incarnazio-
ne. Invece è la passione 
del Verbo incarnato che 
costituisce il sacrificio 
nel quale si assume la 
miseria dell’umanità e 
si concede la perfezione 
della redenzione, cioè 
l’eliminazione del male e 
la giustificazione del pec-
catore davanti a Dio.  

La mediazione del cuo-
re misericordioso di Cri-
sto, il suo sacrificio, co-
stituisce la carne dell’atto 

misericordioso, che si addice alla sua eterna di-
vinità. Il suo sacrificio è un atto di offerta al Pa-
dre, onde donare all’umanità la condizione di li-
bertà dal peccato, dalla miseria, che la vincolava 
ad un destino di precipitazione nella dissoluzione 
dell’essere. Invece, per effetto della divina miseri-
cordia, l’umanità trova la sua naturale libertà, re-
cuperando dignità in relazione a Dio, ricevendone 
perfezione nell’essere per amore, trovando in Dio 
per mezzo di Cristo, nella potenza dello Spirito, 
la forma ultima, l’orizzonte terminativo della sua 
esistenza. Per effetto di questo traboccare di Dio 



 www.fondazioneteresamusco.it

anno XXXVI - n°1246

negli orizzonti umani, tali orizzonti diventano 
traboccanti nel mistero della vita divina. E questo 
avviene in concreto, storicamente, per la passione 
di Cristo, per il suo evento pasquale.

Ora, l’atto di misericordia non elimina la giusti-
zia, come del resto la grazia non sopprime la natu-
ra, ma ne costituisce la pienezza, il compimento, 
il destino ultimo. La missione della misericordia 
divina non è l’annullamento dell’ordine della 
creazione, che è ordine di giustizia. La creazione 
ha in sé la sua intelligibilità, che risulta dall’at-
to del creatore. Per questo l’ordine creativo è un 
ordine giusto, cioè ha la sua rettitudine sul pia-
no dell’essere perché uscito dalla mente creatrice. 

Tuttavia, l’ordine della creazione è stato inficiato 
dal peccato originale, cioè da una ferita sul piano 
esistenziale che gli impedisce di essere assoluta-
mente giusto dinanzi al suo Creatore, di essere 
giustificato davanti a Dio. La creazione è diventa-
ta miserabile a causa del peccato. La misericordia 
restituisce alla natura creata il volto di immagine 
del suo Creatore, attraverso una sovrabbondanza 
di grazie, che si concede molto al di là della mi-
sura proporzionata al suo ordine di giustizia. La 
misericordia non concede un certo benessere, che 
sarebbe proporzionata all’essere della creatura, 
che tende naturalmente ad un’autoconservazione. 
La misericordia è opera di redenzione, pertanto 
comunica molto di più di un benessere; essa co-

munica il bene stesso, cioè la pienezza dell’estre-
mo-poter-essere, la grazia della salvezza che sana 
e oltre, cioè perfeziona il piano della creazione 
nell’ordine della grazia e della gloria eterna.

Cosicché la misericordia non può mai essere 
separata o contraria alla giustizia. Essa ne è come 
la trasfigurazione ultima: la misericordia è una 
specie di transustanziazione salvifica dell’ordine 
della creazione, dell’ordine della giustizia. La re-
missione dei peccati non avviene a danno della 
giustizia, cioè negando il giusto, il vero. Essa av-
viene per effetto della misericordia, che concede 
la riparazione del peccato, come la ricostituzione, 
la rigenerazione di un tessuto malato nel suo stato 

naturale ed oltre. Questa è l’attua-
zione più completa della creazione, 
è il principio finale che perfeziona 
l’ordine della giustizia, cioè della 
natura creata, perché la natura crea-
ta, affetta dal male originale, esige la 
giustizia della riparazione, che solo 
la misericordia è in grado di con-
cedere attraverso la comunicazione 
della grazia. Dunque, la remissione 
dei peccati è un atto sommamente 
giusto, perché scaturisce dall’amo-
re misericordioso, che è la sostanza 

della vita divina, così come si è rivelata nel miste-
ro dell’incarnazione e della passione di Cristo.  

Implorare la misericordia significa invocare la 
vita stessa di Dio, che è Amore. Per amore Dio 
crea e quanto crea trasforma per amore nella sua 
stessa vita eterna. Affidarsi alla divina misericor-
dia non significa arrendersi, ma abbandonarsi fi-
duciosamente all’opera misteriosa di salvezza, che 
si compie nella nostra storia. Questo abbandono 
fiducioso non è una resa, ma è un’invocazione di 
grazia, cioè di pienezza di giustizia. Chi invoca la 
misericordia, invoca la perfezione della giustizia, 
non promuove la sua negazione. Chi scommette 
sulla misericordia, non abbandona la giustizia, 
ma ne cerca la più elevata manifestazione. La mi-



 www.fondazioneteresamusco.it

7anno XXXVI - n°124

sericordia è un potenziamento della giustizia. La 
giustizia è in un certo senso rinnovata nella gloria 
della divina misericordia. Rinnovata, non cancel-
lata. La misericordia non dispensa, impegna. La 
misericordia non trascura, chiama. La misericor-
dia non assopisce, risveglia. 

Come si fa a concepire Dio misericordioso sen-
za essere giusto o giusto senza essere misericor-
dioso? Misericordia e giustizia non sono astra-
zioni da conciliare con argomenti dialettici. Esse 
costituiscono il senso della 
storia della salvezza: tutte 
le vie del Signore sono mi-
sericordia e verità, recita il 
salmo 25. Le vie del Signore 
sono vie d’amore e di fedeltà 
al tempo stesso, sono sentie-
ri che ti schiudono gratuita-
mente un destino di salvez-
za, indicandoti al contempo 
un termine fisso, un riferi-
mento stabile, al quale mo-
strare la fedeltà nell’amore. 
Il discepolo è fedele perché 
ama di un amore che rice-
ve, è giusto perché le sue vie 
sono le vie della misericor-
dia, per effetto della grazia 
che lo avvolge, lo illumina e 
lo eleva al di sopra delle sue 
possibilità. Colui che crede 
è nella verità, perché vive la 
sua esistenza come dono sovrabbondante, che poi 
comunica facendosi dono nella carità. Così mise-
ricordia e giustizia non sono teoricamente conci-
liate, perché non hanno bisogno di esserlo. Esse 
sono l’una l’anima dell’altra. In Dio non coesisto-
no, esse coincidono. Dio è misericordioso mentre 
è giusto, è giusto mentre è misericordioso. 

Questo si comprende a partire dall’idea che la 
misericordia è l’eliminazione di una qualsiasi de-
ficienza. Si tratta di un punto da cui non si può 

prescindere: l’effetto della misericordia è la resti-
tuzione alla perfezione di una qualunque man-
canza d’essere in una misura superiore rispetto a 
quanto lo esigerebbe la natura ordinata della cosa. 
Dunque, essa non è il proscioglimento indiscrimi-
nato da qualunque genere di imputazione, ma è 
il risanamento più che esaustivo, sovrabbondante 
di ogni tipi di ferita. Per questo la misericordia è 
compimento della giustizia, perché ne costitui-
sce una reintegrazione potenziata. Cosicché ogni 

opera giusta di Dio ha la sua 
radice ultima nella sua mi-
sericordia. Quello che Dio 
compie secondo la sua giu-
stizia assegnando perfezioni 
alle nature create secondo il 
loro ordine ha un fondamen-
to nella sua essenziale ed in-
finita bontà ovvero nella sua 
misericordia. Egli è giusto 
perché misericordioso; e la 
misericordia è l’orizzonte 
della sua giustizia. Ciò che è 
dovuto ad una creatura nel 
suo ordine di specificazione 
Dio lo dispensa, lo elargisce 
in uno speciale ordine di 
esercizio con una larghezza 
maggiore di quanto non lo 
richieda la sua proporzione, 
il suo ordine naturale. Dio è 
giusto perché è buono, cioè 

opera secondo giustizia perché il suo atto scaturi-
sce, sorge, si sprigiona dalla sua misericordia gra-
tuita.  

L’atto della creazione nella giustizia ha un fon-
damento nella dimensione di amore infinito che 
costituisce la vita divina. C’è una bontà ontologi-
ca che fonda la creazione, tale da renderla capace 
di ricevere questa stessa bontà come compimento 
del suo atto d’essere creaturale. Infatti, la creatura 
umana nella misericordia è più che creatura. Ad 



 www.fondazioneteresamusco.it

anno XXXVI - n°1248

essa basterebbe l’essere che Dio le comunica nella 
misura proporzionata alla sua natura. Eppure Dio 
le conferisce una perfezione che trascende la sua 
stessa condizione creaturale, perché gli comunica 
la vita divina stessa, attraverso l’opera della sua in-
carnazione in Cristo. 

E questa misericordia permea di sé tutta l’ope-
ra della creazione, arrivando a comunicare alla 
natura creata il dovuto oltre il giusto stesso: tale 
atto di comunicazione è il termine stesso della 
giustizia. La radice dell’opera di giustizia, dell’atto 
della creazione delle nature finite secondo la loro 
intelligibilità, è l’assoluta bontà 
divina, è la sua misericordia, è 
la sua sovrana e originaria vo-
lontà di conferire perfezione, di 
comunicare un atto d’essere e 
ogni altra correlata perfezione. 
Se Dio non fosse misericordio-
so, non avrebbe neanche creato. 
E quando crea, Egli opera in vi-
sta della misericordia, perché la 
misericordia completa l’ordine 
della giustizia. La creazione sta 
alla redenzione come la giusti-
zia alla misericordia.  

Dunque, l’amore misericor-
dioso di Dio costituisce la sca-
turigine della sua volontà cre-
atrice; ma rappresenta anche 
la pienezza dell’ordine della giustizia che fonda la 
creazione nel suo essere naturale. La misericordia 
è pertanto compimento della giustizia nel senso 
che essa porta a termine l’opera della creazione, 
assumendo nella sua natura divina la fragilità 
umana. Ecco il senso del mistero dell’incarna-
zione di Dio. Nel Verbo incarnato Dio assume la 
natura umana assimilandola a sé, trasformandola 
nella sua sostanza increata, cioè donandole uno 
stato d’essere eccedente la dimensione finita del-
la sua natura, che risponde all’ordine di giustizia 
connesso con l’atto creativo. Quindi, la misericor-

dia dona all’essere umano una condizione ontolo-
gica trascendente, vale a dire eterogenea all’ordine 
richiesto dalla sua natura creata, dunque molto di 
più, infinitamente di più rispetto a quanto quella 
natura finita abbia secondo proporzione esatto.

Il mistero della relazione di creazione tra Dio 
e uomo sorge dalla misericordia e termina nella 
misericordia. Prima ancora della giustizia c’è la 
misericordia; e pienezza della giustizia è la mise-
ricordia. La misericordia dona un universo crea-
to, giusto secondo l’ordine della sua intelligenza 
creatrice; ma dona anche la forma ultima di tale 

creazione, perché nell’ordine 
di tale creazione ha interferito 
una volontà distruttiva e cao-
tica, contraria alla giustizia, si 
è inserito un male sfigurante, 
che ha privato la natura creata 
del suo essere fedele immagine 
del Creatore. La misericordia 
ha pagato il riscatto, perché 
Dio stesso ha fatto morire nel 
suo Verbo incarnato la mor-
te, effetto doloroso e lacerante 
della miseria radicale che ha 
invaso la creazione. La miseri-
cordia ha assunto tale miseria, 
riconsegnando l’immagine di-
vina e regale all’umanità. Im-
plorare misericordia, supplica-

re Dio secondo la sua misericordia, è quanto di più 
essenziale c’è nella vita del fedele cristiano. Signi-
fica impetrare la grazia della guarigione, per effet-
to del mistero salvifico che può guarire, vale a dire 
il mistero del sacrificio divino in croce. La croce è 
scaturigine di misericordia, perché non solo rivela 
il volto del Dio amore, ma è in grado di sanare, 
perché fa sua la malattia mortale. La croce riceve il 
male del mondo e restituisce la grazia della comu-
nione con Dio. Il mistero della croce di Cristo è il 
vero strumento dell’essere misericordioso di Dio.

Antonio Tubiello  



 www.fondazioneteresamusco.it

9anno XXXVI - n°124

Stai tranquillo, sei sotto la mia protezione!
La sorella di don Gian Marco Lai, missionario salesiano in Madagascar, 
mi ha telefonato per prenotare il volume del Roschini e mi ha raccontato 
che il fratello aveva conosciuto Teresa. Le ho chiesto la mail del sacerdote 
e l’ho invitato ad inviarmi una sua testimonianza. Ecco quanto il 
missionario mi ha scritto.

Preg.mo dottor Guarino,
grazie per la sua lettera. Sono proprio contento 

di ricevere notizie di Teresa Musco che ebbi occa-
sione di conoscere personalmente accompagnan-
do don Borra in una delle sue visite a Caserta.

Sono sempre stato un poco restio a questi feno-
meni e quindi andai fino alla casa di Teresa per 
far piacere a don Borra che, essendo Preside della 
Scuola del “Sacro Cuore” a Castro Pretorio (Sta-
zione Termini) a Roma, era il mio Superiore diret-
to oltre che un caro confratello.

Ricordo che mi colpì la semplicità dell’ambien-
te popolare del quartiere di Caserta con voci di 
bambini all’intorno, ma soprattutto l’…ordinarie-
tà di Teresa: niente di quello che mi immaginavo 
dovesse essere la figura di una veggente già rico-
nosciuta tale per via delle stigmate e di tanti altri 
doni che lasciavano sconcertati!

Mentre don Borra confessava Teresa, potei os-
servare ma senza troppa convinzione il Croci-
fisso che trasudava e la statua di Gesù Bambino 
arrossati di sangue (c’era una lente di ingrandi-
mento che aiutava per l’osservazione).

Poi sempre su suggerimento di don Borra rima-
si a colloquio con Teresa non più di dieci minuti. 
Non mi ero preparato all’incontro, tanto più che 
Teresa era la persona che ci aveva aperto la porta 
di casa e che io avevo scambiato nella mia imma-
ginazione per la… domestica!

Non sapevo cosa dire: dissi infine che mio padre 
preoccupava i familiari per il suo stato di salute… 
dopo un poco mi risponde di stare tranquillo e di 
confidare nella Madonna.

Dopo un poco però tirai fuori quello che vera-
mente mi angustiava: mi era stato dato l’incari-
co di responsabile della Scuola media del “Sacro 

Cuore” ed ero molto preoccupato, tanto più che 
ero ancora Diacono.

Mi rispose “La Madonna mi dice che te l’ha già 
detto prima, dice di confidare in Lei, di stare tran-
quillo… insomma perché ero sotto la sua prote-
zione!”

Devo dire che tutto l’anno scolastico andò a 
gonfie vele e mi trovai benissimo con tutti.

In margine alla vicenda devo sottolineare che 
mi fece molta impressione, ripeto, l’estrema sem-
plicità di tutto, ma specialmente di Teresa che 
non voleva apparire e …non appariva proprio!

Inoltre ho avuto l’impressione che parlasse o 
piuttosto che ascoltasse una Persona che aveva 
davanti a lei, dietro di me e  da Lei prendesse la 
risposta, ma sempre senza clamori.

Mi rimane sempre impressa nella memoria quel-
la direi dolce perentorietà con cui troncò la mia 
incredulità dicendomi (“a nome della Madonna”, 
sottolineerà poi don Borra): “te l’ho già detto, stai 
tranquillo, vai sereno, sei sotto la mia protezione!”  

Anche ora  dopo trent’anni di Missione mi tro-
vo nella situazione di allora: preoccupato per una 
nuova difficile obbedienza…

Ecco che mi arriva attraverso il dottor Guarino 
la voce di Teresa quasi a ricordarmi le parole di 
tanti anni fa: “…stai tranquillo, sei sotto la mia 
protezione!”.

La ringrazio quindi, dottore per la sua cortese 
lettera e faccio voti che la causa di beatificazione 
di Teresa si avvii ben presto.

Un saluto cordiale agli amici di Teresa specie a 
don Franco che ebbi modo di salutare in quella 
circostanza descritta prima.

Con stima e riconoscenza, 
	 	 	 don	Gian	Marco	Lai	SDB



 www.fondazioneteresamusco.it

anno XXXVI - n°12410

39° anniversario del ritorno di Teresa Musco 
alla Casa del Padre (19 agosto 1976)

Il ritardo – dieci giorni – con cui quest’anno 
viene rinnovata e celebrata la memoria di Teresa 
Musco nell’anniversario – è il 39° – del ritorno alla 
Casa del Padre induce a immaginare – sicuri di 
interpretare anche il pensiero 
delle tante persone che l’han-
no glorificata (Teresa Musco) 
durante i vari incontri di pre-
ghiera – che in questo breve 
intervallo si sia registrata una 
qualche ‘buona novella’ sul 
travagliato iter processuale 
iniziato per la beatificazione 
di Teresa. Si tratta, invero, di 
un iter complesso e gioioso 
che, richiedendo particola-
rissima attenzione, è sempre 
duraturo. È – come dire – ri-
voltare la vita terrena della 
persona che si ritiene degna 
di essere portata agli onori del 
sacro altare attraverso un pro-
cedimento sottile e accurato 
che prevede un’ampia, approfondita e complessa 
serie di esami, ricerche, controlli, verifiche, anche 
attraverso testimonianze serie e concrete atte ad 
attestare non solo il rigore e la castigatezza dello 
stile di vita condotto durante la vita terrena ma 
altresì che l’amore portato al prossimo, in uno alla 
fedeltà alla Chiesa ed al Signore, sia stato vero, 
sincero, assoluto. 

Da “La Voce del Volturno” del 29 agosto 2015

CASERTA:	STAMANE,	NELLA	RICORRENZA	DEL	39°	ANNIVERSARIO	
DEL	RITORNO	ALLA	CASA	DEL	PADRE	DI	TERESA	MUSCO,	

IL	VESCOVO,	S.	ECC.	MONS.	GIOVANNI	D’ALISE	(foto),	
PRESIEDERÀ	LA	CELEBRAZIONE	EUCARISTICA	(ore	11:00,	nella	Cattedrale).

Non erano pochi i ‘fedeli’ che frequentavano 
la modestissima casa in via Battistessa dove Te-
resa viveva, ‘fedeli’ i quali scorgevano in lei una 
luce diversa dalle altre, quella luce che li avrebbe 

illuminati lungo i procellosi 
sentieri affrontati nella quoti-
dianità. C’erano pure i ‘liberi 
pensatori’ che rosicavano e 
poi tanti, tanti sacerdoti che 
si recavano da Teresa per con-
fortarla e sostenerla ma che, 
inevitabilmente, finivano per 
essere rincuorati, per ricevere 
una parola di conforto, ed in-
fine pregare assieme il Signo-
re perché rafforzasse la loro 
fede. 

Teresa aveva ricevuto le 
stimmate che portava con 
‘leggerezza’; era una mistica, 
‘morta in odore di santità’; la 
quale, pur soffrendo, pregava 
per la salvezza dell’umanità 

intera. Le sue esperienze mistiche (“voglio dirti che 
il mondo è così cattivo; il mondo cammina verso una 
grande rovina; cristiani che pregano ne rimarranno 
pochi, molte anime vanno all’inferno; tanti scienziati 
stanno inventando armi con le quali sarà possibile di-
struggere, in pochi attimi, gran parte dell’umanità; sta 
per iniziare una nuova guerra nella terra dove è nato il 
Salvatore”) sono state riportate in un ‘diario’ a par-



 www.fondazioneteresamusco.it

11anno XXXVI - n°124

tire dall’anno 1948. C’è stato chi ha scritto di “aver 
avuto occasione di leggere e di vagliare, per sva-
riati anni, innumerevoli biografie di anime sante, 
di ogni tempo e di ogni luogo, tutte di particolare 
eccezionalità, dotate di doni straordinari, impres-
sionanti: nessuna però ha mai potuto reggere il 
paragone con la vita e i fenomeni straordinari che 
hanno riguardato Teresa Musco”. 

In tempi più recenti, il noto mariologo brescia-
no Marino Gamba ha dedicato 20 pagine a Tere-
sa Musco nel testo ‘Le lacrime 
di Maria’ (marzo 2008), e Paolo 
Brosio, ‘rinato’ a Medjugorje, 
nel libro ‘RAGGI DI LUCE’ – La 
più grande inchiesta su gua-
rigioni miracoli e apparizioni 
mariane (marzo 2014), nella par-
te dedicata a Teresa (VICENDE 
E MISTERI SULLA MISTICA 
TERESA MUSCO), dopo aver 
evidenziato che S. Em. Cardi-
nale Joseph Ratzinger (eletto 
Papa ‘Benedetto XVI il 19 aprile 
2005), da prefetto della Congre-

gazione per le cause dei santi ne bocciò la causa 
per la santità: determinante una relazione piena 
di calunnie sulla sua vita. Paolo – che non s’è ar-
reso – si è appellato a Papa Francesco al fine di 
“Riaprire la vicenda di Teresa Musco per la sua 
beatificazione…”. 

Stamani, alle ore 11:00, nella Cattedrale, la ce-
lebrazione eucaristica presieduta dal Vescovo, S. 
Ecc. Mons. Giovanni D’Alise.

Paolo	Pozzuoli

“Il valore della testimonianza deve contrapporsi 
all’indifferenza e alle troppe voci che oggi restano 
in silenzio”. 

È un monito forte quello lanciato ai fedeli ieri 
mattina dal vescovo di Caserta, monsignor Gio-
vanni D’Alise, in occasione delle celebrazioni in 
suffragio di Teresa Musco. A 39 anni dalla scom-
parsa, la mistica casertana, originaria di Caiazzo 
- per la quale si attende l’avvio del processo dioce-
sano di beatificazione - richiama ogni volta tantis-
sime persone. In seicento ieri hanno assistito alla 
funzione religiosa al Duomo. In prima fila la fami-

Da “Il Mattino” del 30 agosto 2015
Numerose soNo le iNiziATive iN iTiNere iN visTA del proCesso 

di BeATifiCAzioNe dellA doNNA iN odore di sANTiTà. 
ieri, iN oCCAsioNe del 39° ANNiversArio dellA suA sCompArsA, 

Nel duomo di CAserTA pieNo All’iNverosimile.

glia di Teresa ma anche padre Francesco Tasciot-
ti, consulente esterno della Congregazione per le 
cause dei santi, giunto per l’occasione da Roma, 
e tanta gente comune. “Dobbiamo essere megafo-
ni di verità e giustizia, testimoniare la nostra fede 
e riconoscere il primato di Dio nella nostra vita – 
raccomanda durante l’omelia Monsignor D’Alise 
– proprio come hanno fatto San Giovanni Battista 
e Teresa Musco. Non tocca a me stabilire la natu-
ra dei fenomeni che hanno segnato la vita di que-
sta donna, ma vi invito ad interrogarvi su cosa il 
Signore ci ha voluto dire attraverso quei segni”. A 



 www.fondazioneteresamusco.it

anno XXXVI - n°12412

Ebbene, sì! Davvero un raggio di luce si sta di-
rigendo e si appresta ad illuminare il sempre arti-
colato e complesso ‘iter’ processuale, proposto ex 
novo, che ha per fine la pronuncia – subito dopo la 
lettura dei rituali cenni biografici – della formula 
ufficiale di Beatificazione della pia Teresa Musco. 
È la prima volta – in trentotto anniversari che, fra 
la ricorrenza (mercoledì 19 agosto u.s., 39° di ri-
torno alla casa del Padre) e la celebrazione (sabato 
29, stesso mese), sia intercorso un lasso di tempo 
così lungo. Invero, nei trascorsi trentotto anni, il ri-
tardo fra ricorrenza e celebrazione è stato nell’or-
dine di uno o due giorni: soltanto e solamente però 
se la prima (ricorrenza) coincideva con un giorno 
festivo. Perché dieci giorni? la domanda che, bale-
nando nella mente, stimolava una riflessione ardita 
– è vero – ma così felice da spingerci ad interpre-

prendere la parola, al termine della funzione, an-
che don Franco Amico, rettore del Santuario di 
Santa Maria della Ruota dei Monti di Leporano e 
padre spirituale di Teresa Musco. 

”La testimonianza di amore incondizionato 
che ci ha lasciato Teresa – ha detto il sacerdote – è 
il più grande fenomeno di tutti i tempi. In vista 
dell’apertura dell’anno della misericordia speria-
mo che inizi il processo di beatificazione affinché 
attraverso la sua storia il messaggio di Dio possa 
giungere a tutti gli uomini”. 

La piccola abitazione di via Battistessa, nella 
quale Teresa visse fino alla morte – avvenuta il 19 
agosto del 1976 – è meta ogni sabato di pellegri-

ni. A settembre riprenderanno i lavori al palazzo 
Daniele dove la mistica sognava di realizzare un 
ospizio per gli anziani, i sacerdoti e gli indigenti. 
“In una delle ultime apparizioni – spiega Franco 
Guarino, uno dei fondatori della onlus – la Ma-
donna aveva mostrato questo posto a Teresa di-
cendole che qui sarebbe nata la sua opera. Quan-
do nel ’75 la portai qui, lei riconobbe il posto che 
aveva visto nella visione. Solo dopo la sua mor-
te siamo riusciti ad acquistare il palazzo e a fare 
qualche lavoro”. 

Poi però, terminati i fondi, i lavori sono stati in-
terrotti...

daniela volpecina

Da “Cancello ed Arnone New” del 1 settembre 2015

Caserta. Rinnovata la memoria di Teresa Musco

39° ANNIVERSARIO DEL RITORNO ALLA CASA DEL PADRE. 
IL VESCOVO, S. ECC. MONS. GIOVANNI D’ALISE, HA PRESIEDUTO, 

NELLA CATTEDRALE, LA CELEBRAZIONE EUCARISTICA.

tare e quindi a scrivere “ritardo = buona novella”.
E sabato, sia durante la celebrazione eucaristica 

presieduta dal Vescovo della Diocesi di Caserta, S. 
Ecc.za Mons. Giovanni D’Alise e concelebrata da 
Mons. Francesco Maria Tasciotti, don Enzo Car-
nevale, don Primo Poggi, don Luigi Moretti, don 
Leonardo Wafula, don Angelo Delli Paoli, don 
Franco Amico, e Antonio Grasso, diacono, presso 
la Cattedrale, ancora una volta gremita da fedeli 
giunti dalle località più impensate, vicine e lonta-
ne, che prima e dopo, abbiamo colto i segni non 
di ‘una sola buona novella’, sintetizzati nel dare il 
via ai lavori al palazzo Daniele in S. Clemente, 
destinato ad ospitare persone anziane, sacerdoti, 
diseredati, nell’omelia di S. Ecc., Mons. Giovan-
ni D’Alise, nel ricordo di don Franco Amico, nel 
DVD realizzato dalla Fondazione, nella nuova 

a a a a a a a a a a a a a a a a a a a a a a a a a a a



 www.fondazioneteresamusco.it

13anno XXXVI - n°124

edizione del libro ‘Teresa Musco’ (biografia), scrit-
to da Padre Gabriele Maria Roschini, dalla pre-
senza discreta (concelebrante) di Mons. Francesco 
Maria Tasciotti (consultore, ufficiale vicario del 
Tribunale Ordinario del Vicariato di Roma, giu-
dice aggiunto della Congregazione delle Cause dei 
Santi; presente lui, tante cause sono state definite 
positivamente). 

Sua Eccellenza, ha testimoniato che è il giorno 
in cui “facciamo memoria di S. Giovanni Battista, 
un gigante che in tutta la sua vita ha amato Dio, 
messo prima e al di sopra di ogni cosa, ed ha per-
seguito la verità – che va detta – e la giustizia – che 
va attualizzata per tutti. 

Giovanni Battista è diventato un esempio forte 
per tutti noi; non ha avuto paura nel dire ad Erode 
‘non è giusto’ e gli è stata tagliata la testa perché 
volevano fermare quella lingua; la sua è una voce 
profetica che si fa sentire! Oggi, invece, si sta in 
silenzio e ognuno si fa i fatti propri”. 

È seguita una riflessione “su questa sorella, Tere-
sa, nel 39° anniversario della sua morte; segni pro-
digiosi o no, non è compito mio o vostro di poter 
esprimere; ma il giorno in cui si è consacrata a Dio 
significa che la sua 
anima ha sposato il 
Signore, ha scelto 
Dio come proprio 
sposo; e, scegliendo 
di dedicarsi a Dio 
l’ha messo prima 
di ogni cosa; ma 
quanto le è costato 
l’aver seguito l’On-
nipotente? Quei se-
gni nelle mani, nei 
piedi, la sanguina-
zione, mi dicono 
che sono il bacio 
dato da Cristo alla 
sua sposa; quelle 
piaghe che piango-

no e testimoniano sono l’accettazione di Cristo 
Gesù che ha voluto fondersi con lei; che Giovanni 
Battista ci aiuti a vivere questa scelta e ad essere 
consequenziali e, per Teresa, chiedere il significato 
di questa vita con Dio”. 

Prima di recitare la preghiera di Teresa, don 
Franco Amico, fratello spirituale e, attualmente, 
unico testimone, dopo aver ricordato che la chiesa 
celebra dopo 72 anni la prima lacrimazione del-
la Madonna di Siracusa (… è stato detto che sono 
lacrime della Misericordia), augurandosi che, con 
l’intervento del Vescovo D’Alise, possa riprendere 
il processo di beatificazione di Teresa, ha attesta-
to – quasi un giuramento – di “poter documentare 
ora per ora, 30 giorni al mese, 365 giorni all’anno 
tutto ciò che si manifestava in Teresa; la quale, per 
Padre Gabriele Maria Roschini (… è stato autore 
della biografia di Teresa Musco, conosciuta e se-
guita personalmente negli ultimi tre anni di vita, 
ha prestato la sua opera alla Congregazione per le 
Cause dei Santi), faceva scoppiare la bomba ato-
mica dell’amore prima dello scoppio della bomba 
atomica della guerra.

Paolo Pozzuoli



 www.fondazioneteresamusco.it

anno XXXVI - n°12414

Marterdì 24 novembre 2015, presso l’Aula Ma-
gna “Card. A. Capecelatro”, Capua, si è tenuta 
una interessantissima Lectio magistralis, dal tito-
lo “Cristiani in Medio Oriente, più feriti ma più 
forti”, in occasione dell’inaugurazione dell’anno 
accademico 2015/2016 dell’Istituto Superiore di 
Scienze Religiose “San Roberto Bellarmino” in 
Capua.

Quale argomento più consono ad essere trat-
tato, considerato ciò che 
accade in tutto il mondo e 
il ritorno in prima pagina 
dell’agire che si propaga 
sempre più forte e terrifi-
cante dal Medio Oriente e, 
con particolare precisione, 
dalla Siria?

Antonio Tubiello, diret-
tore dell’Istituto, ha aperto 
l’incontro dando il benve-
nuto a tutti i presenti ed 
esprimendo la gratitudine 
- da parte di tutta la comu-
nità accademica di cui è 
portavoce - a S. E. Rev.ma 
Mons. Salvatore Visco, Ar-
civescovo di Capua e Mo-
deratore di Istituto Superio-
re di Scienze Religiose “San Roberto Bellarmino”.

Ha proseguito, poi, salutando con deferenza 
gli illustri ospiti convenuti, ossia: le autorità ec-
clesiastiche, le autorità civili e militari, i rappre-
sentanti dell’Ordine Equestre del Santo Sepolcro, 
i rappresentanti del Commissariato Generale di 
Terra Santa e, calorosamente, il Rev.mo	 Padre	

Pierbattista	Pizzaballa,	Custode	di	Terra	Santa, 
appartenente all’Ordine dei Frati Minori.

Il tema dell’inaugurazione, infatti, altro non è 
che un’espressione usata proprio dal cosiddetto 
Custode di Terra Santa in una precedente inter-
vista e su cui cominciano a scorrere le parole di 
introduzione del professor Tubiello.

Lo stesso cita un passo cruento, ma significati-
vo di Dostoevskij, che va a centrare il cuore della 

discussione.
Egli scriveva: “ Decine, 

centinaia di migliaia di cri-
stiani vengono massacrati 
come si elimina una rogna 
perniciosa, vengono estir-
pati dalla faccia della terra 
con tutte le radici. Sotto gli 
occhi dei fratelli morenti, le 
sorelle vengono violentate; 
sotto gli occhi delle madri, 
i bambini lattanti vengono 
scagliati in aria e ripresi a 
volo con le baionette; i vil-
laggi sono distrutti, le chie-
se ridotte in macerie, tutto 
spietatamente sterminato, 
e ciò per opera di un’orda 
musulmana selvaggia, infa-

me, maledetta, avversaria della civiltà”.
Questa citazione appare giustamente inserita 

nel suo discorso, perché è di  preparazione degli 
animi e delle menti degli ascoltatori alla sofferen-
za reale e attuale dei cristiani in Medio Oriente e 
di imputazione alla profonda indifferenza euro-
pea riguardo essa.

Capua:	Lectio	Magistralis	per	l’apertura	dell’anno	
accademico	2015/2016	dell’ISSR	“San	Roberto	Bellarmino”.

 Cristiani	in	Medio	Oriente:	
“La	sofferenza	che	rende	più	forti”. 

di Caterina Piantieri



 www.fondazioneteresamusco.it

15anno XXXVI - n°124

Questa indifferenza, per Tubiello, è ancora più 
scandalosa, se chiarificate sono le cause scatenan-
ti: la paura dell’Islam arabo per ragioni puramen-
te economiche; la paura del terrorismo spietato.

Dopo il 13 novembre 2015, l’Europa sembra 
aver riaperto gli occhi per il grande scossone 
subito, anche se ancora costantemente lasciata 
all’indifferenza rimane la situazione dei cristiani 
in Medio Oriente.

Il raggiungimento di una nuova sensibilità nei 
loro confronti, nascente dalla cultura e dagli stu-
di coltivati, a partire dallo stesso Istituto San Ro-
berto Bellarmino, è quello che Tubiello si augura 
e la nota su cui conclude il suo discorso.

La parola vene passata al Custode di Terra 
Santa Pizzaballa, Guardiano del Santo Mon-
te Sion e del Santissimo Sepolcro del Nostro 
Signore Gesù Cristo, e Ministro Provinciale 
dei Frati Minori, che vivono in tutto il Medio 
Oriente.

Egli afferma che la crisi in atto non è una 
delle tante crisi mediorientali, ma è un cam-
biamento epocale, la fine di un’era. Di quella 
nuova, non si hanno idee.

Nel mondo islamico, è consuetudine in-
tegrare l’aspetto civile a quello religioso e la 

sola differenziazione reale è quella fra 
Siria e Stato islamico, marcata da una 
profonda sfiducia. La Siria, per il Padre 
Custode, non esiste più. Non c’è più nul-
la, né elettricità, né acqua, perché questo 
è un paese diviso.

I cristiani non possono utilizzare se-
gni cristiani, non possono possedere 
proprietà, solo usarle, e sono persegui-
tati. Essi però hanno chiara visione di 
quello che sono: i segni non sono stati 
da loro distrutti, ma solo nascosti, e il 
vino proibito viene utilizzato quotidia-
namente per la celebrazione dell’euca-
ristia. Proprio nella sofferenza, quindi, 
si rivela sempre più forte e spontaneo 
l’essere cristiano.

La guerra che dilania la Siria e che 
ha cominciato a propagarsi ultimamente è una 
guerra interna all’Islam, che concerne sicura-
mente una massiva persecuzione ai cristiani, ma 
miete più vittime musulmane.

Il conflitto, prima o poi, per Pizzaballa, finirà. 
La preoccupazione è il dopo: bisogna ricostruire 
questi paesi. Sicuramente ci vorrà un intervento 
militare ma, questa azione, deve essere inserita in 
un contesto più ampio e i leader religiosi avranno 
un ruolo molto importante.

Dimenticati da tutti, schiacciati da una società 
brutale che li rigetta, i cristiani in Medio Oriente 
sono feriti, ma più forti.



 www.fondazioneteresamusco.it

anno XXXVI - n°12416

Teresa Musco, morta nel 1976 all’età emble-
matica di trentatré anni, è una grande mistica 
cattolica dell’età contemporanea che si è offerta 
come anima vittima in riparazione dei peccati 
dell’umanità..  

Teresa nacque il 7 giugno 1943 in una povera 
casa a Caiazzo in provincia di Caserta. I genitori 
di Teresa Salvatore e Rosa Zullo che hanno messo 
al mondo dieci figli, di cui quattro morti in te-
nera età, sono poverissimi e, fin dall’età di sette 
anni, la ragazzina 
deve prendersi la 
sua parte di lavori 
domestici ed occu-
parsi dei suoi fra-
tellini. L’infanzia 
della bambina fu 
segnata da nume-
rosi traumi che le 
diedero un grande 
senso di responsa-
bilità nell’aiutare la 
famiglia in lavori 
anche molto al di 
sopra della sua età. 
Teresa cosi descrive 
i suoi incontri con 
la Madonna. “Posso dire che, dall’età di sei anni, 
sono stata circondata da particolare predilezione 
della Mamma Celeste. Difatti era con me quando 
riassettavo, quando pregavo e anche quando gio-
cavo mi sentivo chiamare per trattenermi ... 

...con Lei. Quando ero malata me la sentivo 
sempre vicino, e per me era un conforto e una 
protezione. L’univa cosa che mi ripeteva sempre 
era: “ Offri la tua sofferenza per i peccatori”. 

Teresa Musco, che dalla più tenera età è stata 

resa oggetto di un piano d’amore e di dolore, che 
è stata resa partecipe in maniera tutt’altro che 
marginale e secondaria del mistero della vita in-
tima di Dio, ha vissuto sin da piccola le festività 
natalizie come segni successivi e chiari della sua 
vocazione alla sofferenza.

Non è paradossale pensare a Teresa bambina 
alla quale proprio a Natale, periodo consacrato 
dalla società alla gioia familiare, alla spensieratez-
za, al divertimento, ai doni, Gesù Bambino chiede 

sacrifici, sofferenze, 
offerte; le chiede di 
condividere e per-
correre dall’inizio 
quella strada stret-
ta, che è Lui stes-
so. Gesù Bambino 
le dice: “Teresa, 
vuoi oggi (giorno 
di Natale) soffrire 
per me?” e Teresa, 
anch’ella bambina, 
fragile, povera, gli 
risponde risoluta e 
decisa: “Si, lo vo-
glio” (Diario olo-
grafo, 51, 707). 

Gesù le fa comprendere un po’ per volta la sua 
strada, le rivela anno dopo anno, Natale dopo Na-
tale, il senso della sua vocazione, quasi in una pro-
gressiva pedagogia divina della sofferenza.

In un sogno Teresa vede un bambino speciale 
che non riconosce subito, con cui tuttavia accet-
ta di camminare e giocare; inaspettatamente ha 
anche la visione di una croce, dalla quale si sente 
afflitta e terrorizzata: questa è la strada piena di 
spine, “di cui non si vedeva mai la fine”, questa 

 da “milizia di san michele Arcangelo (m.s.m.A.)”

Il Natale visto da Teresa Musco

Betlemme, Chiesa dei Pastori



 www.fondazioneteresamusco.it

17anno XXXVI - n°124

strada è Gesù stesso, è la sua passione, il suo do-
lore, la sua croce, la sua morte, la sua gloria (cf. 
Diario olografo 184-845). E proprio Gesù Bam-
bino a chiederle di percorrere questa strada, cioè 
di inoltrarsi senza paura nel mnistero infinito 
dell’amore di Dio, per farsi strumento di questa 
divina misericordia, per diventare dispensiera di 
questa eterna compassione, per essere mediazio-
ne e testimonianza viva di questa assoluta carità. 
Teresa ha la vocazione alla croce, dono preziosis-
simo e tremendo; proprio nell’occasione del Na-
tale Teresa si sente nuovamente affidare da Gesù 
Bambino la missione dolorosa di partecipare al 
mistero dell’offerta, dell’ostia divina, del sacrificio 
di croce: Teresa è 
chiamata ad essere 
vittima nell’unica 
Vittima espiatri-
ce, ad essere ostia 
nell’unica Ostia di 
salvezza, ad essere 
offerta eucaristi-
ca, pane spezza-
to, carne lacerata, 
nell’unico Sacra-
mento eucaristico 
che è Gesù stesso. 
Gesù Bambino e 
Teresa bambina 
sembrano talvolta 
due teneri fanciulli 
che si fanno mistiche promesse eterne: “ Teresa , 
mi prometti di essere vittima per amor mio sem-
pre, come io lo sono per amor tuo?” – “Si, si, Teso-
retto mio, te lo prometto!”.

Ma questa promessa ha il prezzo del sangue, 
perché subito dopo sempre quel “tenero Bambi-
nello”, che Teresa ha ricevuto tra le sue braccia 
dalla Santa Vergine e che continua dolcemente ad 
accarezzare e baciare, le chiede di scrivere quelle 
parole di consenso, cosicché mentre la fanciulla 
segna quella terribile promessa si accorge che sta 

scrivendo con il sangue. Quella promessa è una 
promessa di sangue, è una promessa di martirio, 
è una missione di croce. 

Nel Natale del 1956 Teresa si consacra al suo 
mistico Sposo in una celeste liturgia, in cui è la 
Santa Vergine ad invocare su di lei la potenza del-
lo Spirito Santo, cosicché la bambina prega: “Vie-
ni, Spirito Santo, riempi il cuore mio del santo 
Amore per il mio dolce Amore”.

In questo atto straordinario di consacrazione al 
cuore del suo eterno Amato, Teresa manifesta il 
senso più profondo della sua unione con Cristo: 
“Amore mio, Gesù, toglimi ogni cosa che mi sia 
d’ostacolo all’unione con Te. Amore mio, donami 

tutto ciò che favo-
risca la mia unione 
con Te, Sposo mio 
diletto; toglimi a 
me stessa e fa ch’io 
sia un puro dono a 
Te. Gesù, stringimi 
alla tua croce, da 
cui nessuna burra-
sca possa portarmi 
via, perché voglio 
essere fedele, fon-
dando la mia fede 
sulla roccia, non 
sulla sabbia, sicché 
il primo vento pos-
sa farmi volare via.

No, o Gesù, io ti voglio essere fedele fino alla 
morte!” (Diario olografo 423,1400). 

Su di lei il famoso teologo padre Roschini scris-
se un grosso volume dove fece la seguente annota-
zione: “ ho avuto occasione di leggere e di vagliare 
innumerevoli biografie di anime sante. Nessuna 
però può paragonarsi alla vita e ai fenomeni stra-
ordinari di Teresa Musco. Essi rappresentano il 
più grande complesso di fenomeni mistici di ogni 
tempo e luogo”.

don marcello stanzione



 www.fondazioneteresamusco.it

anno XXXVI - n°12418

Firenze, 26 Novembre 2014
Se mi guardo intorno, tutto risplende di bellezza 

e di perfezione, sprigiona dolcezza e nello stesso 
tempo maestà. Come luce penetra ogni essere e 
niente, neppure le tenebre più profonde, possono 
sfuggire alla sua potenza. Quale immensa Sapien-
za ha saputo trarre dal nulla la mirabile varietà dei 
fiori e degli animali, la fragile e fugace esistenza 
degli uomini? Un ordine 
meraviglioso regge l’uni-
verso, dall’immensità 
dei cieli trapunti di stel-
le, all’umile formica che 
trascina il suo cibo.

Onnipotenza Divina 
che in silenzio tracci e 
doni ogni bene alle tue 
creature dotate di liber-
tà, ti nascondi e ti rive-
li discreta in attesa del 
nostro amore. Abbiamo 
dinanzi a noi il bene e il 
male, la vita e la morte; dobbiamo scegliere nel 
breve tempo della nostra vita. Ma ci avvolge la neb-
bia del dubbio, la subdola insinuazione del Maligno 
intralcia ogni nostro passo, la debolezza delle no-
stre forze ci fa cadere più volte. 

Grandezza dell’uomo, puoi diventare figlio di Dio 

o inutile cosa che verrà bruciata. Tragica realtà del-
la vita, del tempo che ci scorre tra le dita perso tra 
vanità e falsi impegni.

Il Dio nascosto irrompe nella storia per strap-
pare la sua creatura dalle perfide trame del Non-
Essere, dalla Menzogna. Ma non muta, ancora si 
cela come immenso Dono nella dolce fragilità di un 
neonato affidato alla cure di una Donna; crocifisso 

e risorto, ancora si na-
sconde nell’Eucarestia.

Cosa avrebbe potuto 
fare di più l’Onnipoten-
te Amore di Dio, che da 
Tutto divenire Niente?

Voce fatta di silenzio 
e di profonda tenerezza, 
Spirito che soffi su ossa 
inaridite e Sangue che 
sgorga da un Cuore che 
tutto ha donato, non ri-
usciremo mai, nel corso 
dei secoli, a ringraziarti 

per il tuo immenso Amore! Solo, prostrati dinanzi 
a Te, umilmente ti adoriamo e ti chiediamo di inse-
gnarci l’umiltà e la capacità di amare.

A tutti i più affettuosi auguri di buon Natale e 
grazie a chi prega per me.

Teresa D’Alessandro

Lettera inviata dalla Fondatrice a tutti gli aderenti 
ai “Cenacoli Eucaristici Madonna di Fatima” di Firenze

Insegnaci l’umiltà e la capacità di amare

Uniti spiritualmente auguriamo 
a tutti i nostri lettori un

SERENO NATALE e
FELICE ANNO NUOVO

Piazza S. Pietro, Natale 2014








